**Статья на основе исследований**

**“Верующие в условиях гонений с 1937 по 1946 гг”**

**в рамках проекта**

**“Церковь в 1937-1946 гг. от “катакомб” к легализации”**

**Выполнила:** Гречухина Варвара 8а

**Консультант:** Наумов Л.А

**Рецензент:** Фалько А.П

*В данной статье я постаралась проанализировать события, которые происходили в РПЦ с 1937 по 1946 гг. Для анализа было взяты: воспоминания С.М.Боскина, Волкова, «дело Кронида». Впервые были использованы материалы «дела Кронида»*

 После революции 1917 года в Советской России, под покровительством руководителей страны стали внедрять политику всеобщего атеизма, отрицания своего прошлого, одним словом, началась эпоха «новой жизни». С первых дней начались повсеместные разгромы православных реликвий и ценностей, стали происходить аресты священнослужителей, Церковь резко превратилась во «врага народа», который принадлежал ликвидации.

Город Сергиев Посад являлся до революции не просто одним из важнейших религиозных центров страны, но и находящаяся в нем Духовная Академия – одно из ведущих духовных учебных заведений страны также не могло не привлечь внимание властей.

В период, начиная с 20-х годов ХХ века, начался действительно острый конфликт между православной церковью и советской властью. События, происходящие в Загорске (Сергиевом Посаде) являются крайне показательными и их выбор вполне обоснован для дальнейшего изучения и работы.

Изначально город включал в себя несколько поселений. Они возникли вокруг Троице-Сергиева монастыря, основанного в 1340 году преподобным Сергием Радонежским.

В 1930 году город Сергиев Посад был переименован в город Загорск в память известного революционера, соратника В. И. Ленина - Владимира Михайловича Загорского (Любоцкого), погибшего в 1919 году от бомбы, брошенной террористами в зал заседаний МК РКП (б)

Можно сказать, что в Сергиевом посаде (Загорск) проводилась политика типичная для других городов страны в 30-ые гг. - индустриализация и культурная революция. Ожидалось, видимо, что социально-экономические преобразования и идейно-просветительская работа власти позволят изменить город, сделать его «советским», покончить с прошлым города как духовного центра  России.

Конфликт церкви с новой властью стал завязываться чуть ли не с первых дней октябрьской революции. Политика советской власти оказала огромное воздействие на жизнь Церкви. Во-первых, она вызвала раскол среди православных. На это было две причины. Первой причиной была декларация 1927 года митрополита Сергия, где он говорил, что Церковь "друг Советской власти", и что советская власть не борется против верующих. Второй причиной была сама фигура Сергия. Дело в том, что после смерти Тихона, он оставил завещание, где своими приемниками назначал трех людей. Но первые два, ко времени смерти Тихона оказались в тюрьме и митрополит Сергий стал Местоблюстителем Патриаршего престола. В православной традиции, прежде чем Сергий станет Местоблюстителем Патриаршего престола, первые два претендента должны были заявить о невозможности для себя быть Местоблюстителями, но этого не произошло. Отколовшиеся стали называть себя «непоминающими», что означало, что они не принимают его права митрополита и отказываются поминать о его здравии во время церковных богослужений. Развернутое описание этих событий 20-ых гг. нужно для того, чтобы объяснить как из движения «непоминающих» и выросла катакомбная церковь (в том числе и община о.Серафима Батюшкова).

Период “мирного существования” церкви и государства прекратился со свертыванием НЭПа и переходом к форсированному строительству социализма и коммунизма. 8 апреля 1929 года принимается закон “О религиозных объединениях”, поставивший последние под полный контроль государства. В июне того же года на втором съезде воинствующих безбожников говорилось о необходимости объявления “безбожной пятилетки”. Ликвидируются последние монастыри, существовавшие в виде   монашеских коммун и артелей. Начинается массовое закрытие церквей. Во второй половине 1933 года открывается компания по снятию и переплавке колоколов с действующих церквей.

Однако, во время переписи 1937 года 56,7% опрошенных заявили о своей вере в Бога. В этой вере крылась предпосылка скорого возрождения и церковной организации.

Иными словами, во второй половине 30-ых власть столкнулась с ситуацией, когда оказалось, что социально-экономических мер и идеологической работы недостаточно для того, чтобы уничтожить Церковь. «Религия не отмирала», как должна была сделать согласно материалистическому пониманию истории.

Возможно, это одна из причин  политики репрессий, начавшаяся во второй половине 30-ых. Только за один 1937 год было закрыто более 8 тысяч церквей, расстреляно около 60 архиереев. К 1938 году церковная организация оказалась в основном разгромленной. По данным Комиссии по реабилитации Московской патриархии в период с 1917 по 1941 год количество репрессированных за веру составляет 350 тыс. человек. Емельянов утверждает, что из них в 1937-1938 годах было арестовано 200 тысяч и расстреляно 100 тысяч М.В. Шкаровский говорит о 150 тыс. арестованных и 80 тыс. расстрелянных. Однако, можно ли репрессиями искоренить веру и религию?

В ходе проведенного нами исследования и изучения материалов, анализа рассказов очевидцев были сделаны и систематизированы следующие собятия: результаты и анализ исследования так называемого «дела Кронида» и восстановленная по рассказам очевидцев история открытия в 1946 году Лавры. По изученным документам можно провести сравнительный анализ вовлеченности, отношения  и оценки значения открытия Лавры в 1946 году, которые даются разными очевидцами.

Лавра была закрыта в 1920 году, монахи распущены, на территории Лавры был организован музей. В течение 26 лет Лавра и весь монастырский комплекс приходил в упадок. За внутренним убранством никто не смотрел, большие колокола отправили на переплавку, святыни православия использовались, в лучшем случае, как экспонаты музея.

Начиная с  1943 года в Советской России резко началась так называемая легализация русской православной церкви. Существует несколько теорий, которые объясняют неожиданное возвращение к религии,  новый государственно-религиозный курс, и в своей работе мы коснемся некоторых из них. Цель данной работы-проанализировать первоисточники и  восстановить события, которые происходили в страстную неделю 1946 года в Лавре.

Согласно воспоминаниям протодиакона С.Боскина (с февраля 1945 года С.Боскин занимался реставрацией храма) после полного закрытия всего комплекса в 1927 году, восстановление началось с приезда в Лавру старца-схимника Илариона в начале января 1945 года,когда начались восстановительные работы. Отец Гурий приехал в Лавру незадолго до Пасхи 1946 года и возглавил восстановительные процессы и открытие.

Благодаря записанным воспоминаниям С.Боскина мы можем отследить все этапы подготовки Лавры к открытию, он подробно, по каждому дню, описывает все этапы подготовки к открытию Лавры. Сквозь строки можно почувствовать как трепетно и с каким благоговением он описывает все, что касается открытия храма. Для человека непосвященного многое остается не понятым, но для того, чтобы храм стал действующим и в нем прошла служба должно совершится множество действий, которые должны быть выстроены по цепочке, и эта цепочка была полностью разрушена в течение долгих 26 лет. Нужно было вдохнуть новую жизнь в опустевшее бездействие – вымыть храмы, сшить новое одеяние, испечь просвирки и найти, подготовить хор и многое другое.

Особое место в воспоминаниях Боскина занимает описание того, что происходило с колоколами. За время бездействия все большие колокола, к сожалению, были уничтожены и отправлены на переплавку. Уцелели только колокола средних размеров и среди них колокол Лебедь, названный так за свой серебряный мелодичный звон. Было не понятно , разрешат ли колокольный звон на Пасху и вот, когда стало ясно,что разрешить могут, возник вопрос – а кто умеет звонить, и что с колоколами?

По повествованию Боскина понятно насколько важны были все действия в те дни, которые предшествовали открытию Лавры – люди приносили те документы, которые хранились у них дома, и в самый нужный момент все оказывалось на своих местах. К Лавре пришел тот самый звонарь, который звонил в колокола в последний раз перед закрытием в 1920 году,и именно он открывал звоном новую жизнь Лавры. Колокол тоже пришлось обновить – провис язык и была опасность того, что язык при звоне не попадет в утолщенную часть колокола, и он разобьется.

Автор также описывает то чувство радости и просветления при открытии Лавры, то единение большого количества людей, которые долго ждали этого момента и в самые тяжелые времена не теряли надежды, что смогут еще совершить богослужение в сводах храма. Позже многие историки скажут, что открытие Лавры в 1946 стало таким же знаковым событием в истории и жизни людей, как победа над фашизмом в 1945. Повсеместное чувство радости, “эйфории”, ощущение свободы, освобождения от столь ненавистного “ига”. Словно новое дыхание пробудилось тогда в людях, это событие сново дало им надежду на более светлую, счастливую жизнь.

Важно понимать, что музей и работники музея также поддерживали  открытие Лавры – было предоставлено все необходимое для богослужения. Также было много служб, которые проверяли готовность храма к активной жизни – электрики, строители, инженеры.

После прочтения воспоминаний, создается впечатление о некоей общей слаженной работе, которая увенчалась первым богослужением в Лавре через 26 лет полного молчания и, несмотря на запустение, у людей было ошеломляющее чувство того, что обитель оживает, жизнь возвращается и торжествует.

Многие современники также вспоминают тот первый раз после открытия Лавры. Здесь мы встречаем разные  описания.

Некоторые люди описывают и делятся своими впечатлениями после первого посещения Лавры и, несмотря на  холод внутри храма, запустение это посещение оказало влияние на дальнейшую жизнь. Каждое новое посещение для них было праздником, который на долгое время оставался в памяти.

Другие описывают свое разочарование и состоянием храма, и качеством пения. Также отмечают отсутствие положительного влияния. Сравнивая с богослужением, которое было 30 лет назад и то великолепие, радость и рождение надежд, автор остается разочарованным и уделяет  этим событиям только один абзац в своих воспоминаниях.

Хочется отметить тот факт, что практически для всех современников открытие Лавры 1946 года было важным событием, этому свидетельствует упоминание о об этом событии в личных дневниках, мемуарах как служителей церкви, так и обычных горожан.

Для того, чтобы понять, как все было непросто в то время, приведем биографию архимандрита Кронида, который является не только знаковым лицом в истории Загорска, но и является прототипом борьбы за свою веру. Его община

Любимов Константин Петрович родился 13 мая 1859 года в деревне Левкиево Волоколамского уезда в благочестивой семье. Имел брата Луку, впоследствии ставшего священником. В 7 лет был отдан в [Волоколамское духовное училище](https://ru.wikipedia.org/w/index.php?title=%D0%92%D0%BE%D0%BB%D0%BE%D0%BA%D0%BE%D0%BB%D0%B0%D0%BC%D1%81%D0%BA%D0%BE%D0%B5_%D0%B4%D1%83%D1%85%D0%BE%D0%B2%D0%BD%D0%BE%D0%B5_%D1%83%D1%87%D0%B8%D0%BB%D0%B8%D1%89%D0%B5&action=edit&redlink=1), которое не окончил, и в 1878 году поступил в Свято-Троицкую Сергиеву Лавру, 2 февраля 1883 года определён в число лаврских [послушников](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D0%BE%D1%81%D0%BB%D1%83%D1%88%D0%BD%D0%B8%D0%BA).  28 марта 1888 года пострижен в монашество с наречением имени Кронид в [Гефсиманском скиту](https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D0%B5%D1%84%D1%81%D0%B8%D0%BC%D0%B0%D0%BD%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D1%81%D0%BA%D0%B8%D1%82) соборным иеромонахом Авраамием. С января 1902 года исправлял должность помощника казначея Лавры. В ноябре 1903 утверждён в должности помощника казначея Лавры и члена Духовного собора Лавры. 11 мая 1906 года отец Кронид был возведен в сан игумена, а 9 мая 1908 года — в сан архимандрита. Дальнейшие усердные труды отца Кронида были отмечены многими церковными наградами: орденом святой Анны III степени, серебряным жетоном для ношения на груди — за труды по сооружению храма в Царском Селе, орденом святой Анны II степени. Архимандрит Кронид был не только талантливым хозяйственником, но опытным духовным наставником своей паствы, и прежде всего братии Лавры. Его забота о ближних выражалась и в руководстве к благочестивой жизни, и во врачевании греховных болезней, и в поддержании мужества среди искушений. За помощью и советом к нему обращались многие выдающиеся его современники. 9 января 1915 назначен наместником Троице-Сергиевой Лавры. 11 ноября 1937 года органами НКВД на архимандрита Кронида было возбуждено дело. 21 ноября он был арестован. 27 ноября архимандрит Кронид допрашивался органами НКВД. Были заданны вопросы по поводу социального положения и рода занятий до и после революции. На этот вопрос следователь получил ответ: «Служитель культа», в графе «Образование» указано духовное училище, а в графе «Родственники»- «Одинок». Далее был задан ряд вопросов по поводу принадлежности к различным политическим партиям, военной обязанности, наличие наград, организации восстаний, на все эти вопросы следователи получили ответ «Нет», то есть допрашиваемый не участвовал в общественно-политической деятельности. На этом стандартная анкета допрашиваемого заканчиваются и следуют более конкретные вопросы.

Было заданно несколько вопросов по поводу других монахов Троице Сергиевой Лавры:  «Сколько монахов было в бывшей Сергиевой Лавре?», «Сколько монахов проживает в городе Загорске?» и др.  Также следователи узнали, что царская семья регулярно посещала лавру до революции. По политическим взглядам архимандрит Кронид являлся монархистом. Были заданны вопросы про монаха Баянова и Бондаренко, Кронид был лично знаком с этими людьми и они являлись его посетителями.

 Далее следует ряд вопросов по поводу каких-либо собраний и подпольных организаций  в его квартире. Архимандрит согласился с тем, что его посещало большое количество людей, в том числе монахов, которые были арестованы и вернулись после отбывания в лагере. Квартиру Кронида посещали монахи бывшей Троице-Сергиевой Лавры, например, Савва, Николай и другие. Особый интерес у следователей вызвал Ксенофонт Бондаренко, который 20 ноября приезжал к архимандриту. Но при этом всячески отрицал то, что он являлся руководителем подпольной организации и наотрез отказывался выдавать единомышленников.

7 декабря 1937 года тройка НКВД СССР по Московской области приговорила архимандрита Кронида к расстрелу. Архимандрит Кронид был расстрелян обвинению в том, что являлся руководителем контрреволюционной нелегальной монархической группировки, собрал вокруг себя множество священников возвратившихся из ссылки. 10 декабря 1937 года на Бутовском полигоне НКВД. Погребен в безвестной могиле. В августе 2000 года был причислен к лику святых Архиерейским Собором Русской Православной Церкви.

Материалы обвинения архимандрита Кронида дают нам представление о том, чем занималась руководимая им община.

Из материалов дела следует, что в Сергиевом Посаде возникла община монархически настроенных монахов бывшей Троице - Сергиевой Лавры, в том числе и вернувшихся из ссылки, «к которым примкнула и наиболее реакционная часть загорского духовенства.» Крониду было поставлено в вину идейное руководство этой «контрреволюционной группировкой».

Из нашего исследования и проделанной работы следует, что не смотря ни на что Церковь в условиях гонений продолжала жить. Православные боролись за свою судьбу, боролись за свою веру. Хочется отметить, какое значение имело открытие Лавры в 1946 году. Это событие стало поистине «чудом» для многих людей, ведь на Сергиев Посад, как на огромный религиозный и духовный центр оказывалось огромное влияние властей и, наблюдая за происходящим, невольно поражаешься силе воли, вере всех этих людей, которые заново объединились для достижения своих целей.

**Использованная литература:**

1. С.М.Боскин. Пасха 1946 Открытие Лавры /// Русский архив : рус.ист журнал М., 1990 – Вып.1 с 119-122

2. С.Волков. Возле монастырских стен. М.2000

3. «Дело Кронида»

4. Курсовая работа М.Л.Наумовой